
en
sa
yo
s

60

De cómo Juan Ginés 
de Sepúlveda siguió 
trabajando en el 
Departamento de Estado 
estadounidense

Alejandro Aguirre Salas
Quiteño. Se licenció en la Facultad de Comunicación Social de la Universidad Central del Ecuador, con mención en 
Investigación, con una tesis que analiza las relaciones agrarias y las luchas campesinas al sur del Ecuador a partir de historias 
de vida y testimonios. Vivió en Argentina, donde se graduó como realizador cinematográfico en la Escuela Nacional de 
Experimentación y Realización Cinematográfica del Instituto Nacional de Cine y Artes Audiovisuales, paralelamente con 
estudios de teatro. Ha ejercido como periodista, así como comunicador para la difusión de proyectos. Magister en Estudios 
de la Cultura por la Universidad Andina Simón Bolívar, actualmente trabaja como docente de la FACSO. 

Correo: aguirrealj@yahoo.com.ar

Resumen
Este ensayo analiza las similitudes entre las retóricas que en el siglo XVI justificaron la conquista y dominación de América, 
y los contemporáneos discursos que, desde los centros hegemónicos, avalan las políticas de intervención y ocupación 
de países periféricos. A partir de la reafirmación de la categoría del Otro, consolidada en la negación de su humanidad, 
se evidencia cómo se repiten las justificaciones de carácter mesiánico que tiñen de altruismo prácticas de devastación, 
señalando cómo esta perspectiva –cimentada en la incapacidad de escuchar otras voces– es la única que permite en última 
instancia la política de dominación.

Palabras clave: conquista, invasión, retórica escolástica, países árabes, OTAN, Hernán Cortés, Juan Ginés de Sepúlveda, 
Bernardino de Sahagún, Barack Obama

Resumo
Este ensaio analisa as semelhanças entre as retóricas que no século XVI justificaram a conquista e dominação da América, 
e os discursos contemporâneos que, a partir dos centros hegemônicos, avalizam as políticas de intervenção e ocupação de 
países periféricos. A partir da reafirmação da categoria do Outro, consolidada na negação da sua humanidade, evidencia-
se como se repetem as justificativas de caráter messiânico que tingem de altruísmo práticas de devastação, sinalando como 
esta perspectiva - cimentada na incapacidade de escutar outras vozes - é a única que permite em última instância a política 
de dominação.

Palavras-chave: conquista, invasão, retórica escolástica, países árabes, OTAN, Hernán Cortés, Juan Ginés de Sepúlveda, 
Bernardino de Sahagún, Barack Obama

Recibido: octubre  2012 / Aprobado: noviembre 2012



en
sa
yo
s

61

Hace 520 años, las primeras Carabelas de Cristóbal Colón 
llegaban a las costas de una pequeña isla que hasta ese 
día se llamaba Guanahaní. Antes de atracar, en tierra 
vieron “gente desnuda”: los habitantes y señores del 
lugar. Sin embargo, el primer gesto del Almirante será 
bajar a tierra y realizar el ritual de toma de posesión de la 
isla, banderas y cruces mediante, en nombre de Dios y la 
Corona. Con solo decirlo, el lugar se transformó en “San 
Salvador”. Los indígenas presentes, desconocedores de 
las connotaciones del acto, mostraron “mucha amistad”: 
“Conocí que era gente que mejor se libraría y convertiría 
a nuestra santa fe con amor que no por la fuerza” (Colon, 
1982: 9). 

Hace 460 años, el eclesiástico Juan Ginés de Sepúlveda 
publicó su tratado sobre “las justas causas de la guerra 
contra los indios”, legitimando la conquista y colonización 
española de América. Para entonces, prácticamente 
toda la población indígena de las islas caribeñas, como 
Guanahaní, había muerto entre cadenas, masacres o 
pestes. La “mucha amistad” de nada les había servido.

El de Sepúlveda parece hoy un discurso arcaico, superada 
retórica escolástica que justificaba matanzas para 
difundir la Buena Nueva o conminaba a pueblos libres 
a sumirse en la servidumbre de los conquistadores –so 
pena de muerte- para su propio bien. 

Pero basta prestar con ligera atención las declaraciones 
y discursos que contemporáneamente avalan políticas 
de intervención en “países periféricos” como Libia, Irak 
o Palestina, encabezadas por el gobierno de Estados 
Unidos y sus aliados –en función de las exigencias de 
las Corporaciones en última instancia– para descubrir 
cuánto no han cambiado el discurso y los pretextos, 
reemplazado “Dios” por “Democracia” (conceptos igual 
de etéreos) o “Evangelización” por “Libertad”. El desprecio 
y el negarle humanidad al Otro constituyeron el centro 
de la modernidad capitalista.  

Sobre conquista de México, Enrique Dussel subraya 
cómo Hernán Cortés ignoró el “mundo argumentativo” 
de Moctezuma: “el hombre ‘moderno’ nunca comprende 
las ‘razones del Otro’”. Cortés avanza imparable a su meta. 
Moctezuma y su gente intentan explicarse y asimilar, no 
destruir, lo nuevo que pone en tensión su cosmovisión y 
cosmogonía, para a partir de ello actuar. 

La negación a pensar la diferencia, prácticamente 
constitutiva no solo del ego conquiro –conquistador- 
sino del propio ego cogito –conocedor-1, desde un 
“funcionalismo epistemológico” (hecho más para 
satisfacer sus proyectos que para buscar “la verdad”) 
puede verse como el lugar donde reside su fuerza 

pragmática, su poder; motor del sujeto moderno, “libre” 
para fijarse y alcanzar sus metas sin importar sobre qué 
y cómo. Catástrofe ecológica por desechos industriales o 
traficantes de drogas y humanos son parte de ese espíritu 
moderno, libre y emprendedor. 

Intentar comprender pudiera devenir debilidad 
estratégica. Entender implica abrirse a lo otro y reconocer 
sus potencias, algunas superiores a las propias. La 
modernidad occidental tiende a cegarse en su verdad 
autorreferencial, fuera de cuya estructura nada acepta. 
Así opera, cooptando sin captar. 

El no dialogo es el que permite arrasar lo ajeno (Todorov, 
1992), paradigma donde escuchar parecería negar 
su propia verdad, debilitarse, correr el riesgo de ser 
dominado; esquema marcado por una parcelación 
dual donde todo par –empezando por el constituyente 
del modelo, «conciencia / naturaleza»– solo puede 
constituirse en una relación vertical. 

El “Otro”, subalternizado y vuelto oposición tras violencia 
primordialmente física aunque también ideológica, es 
definido –casi reducido a– antítesis del “Uno” occidental, 
asumido centro universal de lo humano. 

Ejemplo de esta sordera de conquista, son los 
“coloquios” que entablaron doce franciscanos con 
algunos tlamatinime, sabios aztecas, sobrevivientes a la 
destrucción de Tenochtitlan (Sahagún, 1986). Aunque se 
presenta como un debate entre ambas cosmovisiones, 
los franciscanos se asumen poseedores de una verdad 
irrebatible, que deja hablar al otro solo para continuar 
la propia argumentación, a pesar de sus incoherencias 
internas: Dios envió a “los que os conquistaron, los que 
os hicieron miserable, los que os procuraron ardientes 
aflicciones. Con eso fuisteis castigados”, pues “quiere él, (… 
que) nos queramos, que mutuamente nos favorezcamos, 
que nos hagamos el bien” (Sahagún, 1986: 113). Tras las 
matanzas, tras la devastación, se conmina a integrarse a la 
religión del vencedor apelando a su carácter de amor. A la 
palabra revelada de este Dios –por tanto a la de quienes 
la transmiten- “nadie podrá contradecirla, aun cuando 
fuera un gran sabio en la tierra (…) con ella hablaremos 
con vosotros, con ella os enseñaremos” (Sahagún, 1986: 
117–119). Irrefutable, el diálogo inicia ya negado. Entre 
el humo de los pueblos arrasados hoy, sigue resultando 
extraña esa insensibilidad de los pueblos bárbaros que 
no pliegan a la promesa del mundo feliz.

Si no se lo arrasa, conocer al Otro primordialmente 
busca entenderlo para  mejor dominarlo. Los cuasi-
antropológicos estudios del sacerdote Bernardino de 
Sahagún,  compilados en su Historia de las cosas Nuevas de 

1	 Categorías que Dussel desarrolla en su análisis de la conquista.



en
sa
yo
s

62

España, estaban pensados no para reivindicar la Cultura 
Otra, sino para descubrir dónde y cómo funcionaban las 
“herejías” indígenas para mejor acabarlas, así como para 
hallar los métodos idóneos de evangelización. 

Con Hernán Cortés se evidencia cómo conocer sirve 
para apelar a matrices culturales, a conflictos internos, 
a creencias, para utilidad de las propias intenciones. 
La información sobre el Otro –como marca Tzvetan 
Todorov- sirve para armar un discurso que lo manipule2. 
Y no importa cuánto se escuche: dividido en estancos 
de conocimiento radicalmente diferenciados, el nuevo 
saber nunca cuestiona al propio (Todorov, 1992:106–136)

El Ego cogito escucha, calcula, manipula, pero ni 
por un instante muestra permeabilidad, duda, 
autocuestionamiento, reflexión sobre lo nuevo que 
se está viviendo y descubriendo. Puede maravillarse 
ante la vista de la ciudad imperial, pero su meta nunca 
verá realmente al Otro. Esta deshumanización de 
sensibilidad anulada (en tanto capacidad perceptiva a lo 
exterior) permite en última instancia la victoria, al jamás 
cuestionarse como única opción posible. Arrasar implica 
despreciar. Y despreciar es un ejercicio de ceguera radical 
y voluntaria.

Paradigma que emerge con la Ilustración, el sujeto de 
pensamiento racional se asume centro del universo. 
Humanismo pragmático, todo lo que es exterior a él y su 
saber se marca como objeto, naturaleza a la cual dominar 
(en la doble acepción de conocer y controlar). El Otro en 
última instancia también es objeto sobre el que se tiene 
el derecho –casi la obligación- de controlar y aprovechar. 

Al tiempo, la afirmación autorreferencial del pensamiento 
escolástico sigue operando esencialmente hoy en la 
retórica contemporánea. Nada que tensione los pilares 
fundamentales será oído. En el fondo está el concluyente 
“porque así lo digo yo”, prueba final de la escolática. Irán 
es un “país terrorista”, por ende hay que bloquear todos 
sus medios de difusión, para que con ellos no “esparza 
sus mentiras”. 

Perfiladas ya desde Aristóteles, las relaciones de poder 
legitiman la hegemonía del hombre sobre la bestia, el 
cuerpo sobre el alma, el poderoso sobre el débil o el macho 
sobre a la hembra: lo mejor sobre lo peor. Sepúlveda en el 
siglo XVI lo evocó para justificar la conquista, y así mismo 
sienten que lo encarnan, en el siglo XXI,  los marines 
norteamericanos cuando ocupan una plaza cualquiera 
en cualquier lugar del mundo: el derecho del superior, 
aunque este sea un semianalfabeto mascador de chicle, 
ignorante autosatisfecho. El autodenominado “mejor” 
devastará las ciudades de Las Mil y Una Noches, como 

lo hizo con otro uniforme hace siglos con Tenochtitlan. 
Sin su certeza de superioridad, no podría justificarse 
la intrusión. Apoyándose en los bíblicos Proverbios, 
Sepúlveda insistía que los prudentes e ingeniosos deben 
dominar a los siervos fuertes para lograr un mundo de 
armonía. 

Hoy, la escolástica pragmática de Disney enseña a los niños 
del mundo las mismas razones. “El rey león” prueba que 
negar los roles naturales pone en riesgo la supervivencia 
de todos. “Es justo, conveniente y conforme á la ley 
natural que los varones probos, inteligentes, virtuosos 
y humanos dominen sobre todos los que no tienen esas 
cualidades” (Sepúlveda, op.cit.: 87) Explícitamente, el 
derecho pertenece a la nación más prudente, mejor, más 
justa y religiosa. Tomar al otro como  propiedad es parte 
de ese derecho. Y como las razones no bastan, la violencia 
conquistadora será la que organice correctamente el 
mundo. En realidad, el dominio no del mejor sino del que 
más potentes armas posea. 

Desde esa mirada arrasadora, el Otro pierde su derecho 
a la autonomía. El mismo Bartolomé de las Casas, a 
pesar de la monumentalidad de su obra e intenciones, 
reivindicaba el derecho de los indígenas a la vida digna, 
pero negando su cultura: defiende su humana capacidad 
de volverse un “Uno” legítimo. 

Pero esta ceguera autorreferencial, no es positiva 
potencia, aún cuando logre sus metas. Incluso desde 
su perspectiva utilitaria, se desaprovechan los nuevos 
recursos a disposición: en vez de incorporar lo nuevo 
útil (como hicieron culturas como la árabe, que durante 
la edad media prácticamente resguardó el saber de la 
civilización mientras la barbarie oscurantista derruía 
Europa, o los imperios aztecas e incas que asimilaban lo 
mejor de los dominados), el yo cogito occidental, parido 
por el yo conquero –pues sé lo que conquisto y domino-, 
arrasa pueblos cuyas obras lo sobrepasan. 

Como marca Todorov, se torna característica casi general 
de las guerras coloniales –mientras más distantes de la 
metrópoli mejor- el exterminio del Otro “equiparándolos 
con animales. Por definición, la identidad individual de la 
víctima de una matanza no es pertinente (de otro modo 
sería un homicidio)” (Todorov, 1992: 156). 

Y será este mismo registro, que operó en la conquista 
del continente americano en el XVI, el que ha seguido 
operando y actualmente implementan las fuerzas 
militares imperiales de la Organización del Tratado 
del Atlántico Norte en Libia, las intervenciones 
norteamericanas en territorios árabes o las acciones 
de las fuerzas israelitas en suelo palestino: Ese Otro 

2	 El autor desarrolla cómo la certeza propia permite destruir lo que maravilla del mundo nuevo.



en
sa
yo
s

63

presentado como salvaje cuya única pasión es el odio 
injustificado hacia el Uno occidental, irracional deseo 
de destruir eso “bueno” que –parecería por malvado- se 
niega a entender. Hoy, para la legitimidad moderna, “las 
únicas personas son la gente que tiene la ciudadanía 
(norteamericana, o europea)” (Chomsky, 27-05-2011). 

Reduccionismo torpe pero que parece bastar para 
convencer a la gran mayoría necia de la población 
occidental. Por otro lado, como marca Bolívar Echeverría, 
la “opinión pública civilizada” contemporánea, en 
mucho modelada por los mass media, solo acepta 
como legítima la violencia monopólica ejercida por el 
Estado, sea en su versión nacional o transnacional. Y 
Estados como el norteamericano siempre parecerán 
“más estados” que aquellos dominados por esos 
otros ajenos. Para esta “opinión” serán ilegítimos los 
movimientos “disfuncionales (…), sectores marginados 
o informales, (así como los) estados nacionales “espurios” 
o mal integrados en la entidad estatal transnacional del 
neoliberalismo” (Echeverría, 1998: 95-97), entidad que 
en última instancia busca hacer de todo conflicto uno 
de orden económico. Sin olvidar que la misma guerra es 
uno de los pilares fundamentales de la economía actual.

Esa violencia del conquistador del XVI –y del XXI- revela el 
advenimiento de un sujeto moderno, “lleno de porvenir, 
al que no retiene ninguna moral” (Todovov, 1992: 157). 
Sujeto constituyente del capitalismo, finalmente. 

“Comparad ahora estas dotes de prudencia, ingenio, 
magnanimidad, templanza, humanidad y religión (de 
los españoles) con las que tienen estos hombrecillos (los 
indígenas) en los cuales apenas encontraréis vestigios de 
humanidad; que no sólo no poseen ciencia alguna, sino 
que ni siquiera conocen las letras ni conservan ningún 
monumento de su historia sino cierta oscura y vaga 
reminiscencia de algunas cosas consignadas en ciertas 
pinturas, y tampoco tienen leyes escritas” (Sepúlveda, 
1996: 105). 

En la retórica de Sepúlveda puede verse cómo la razón 
argumental occidental, escrituraria, se asume no solo 
como la única legítima, sino que deviene prueba de 
humanidad. “Antes de la llegada de los cristianos (…) se 
hacían continua y ferozmente la guerra unos á otros con 
tanta rabia (…) que saciaban su hambre monstruosa con 
las carnes de sus enemigos”, dirá olvidando la barbarie 
inquisitorial que dominó Europa durante toda su Edad 
Media. Con otros rasgos, el Otro contemporáneo –Libio o 
Norcoreano- se presentará desde esos imaginarios. 

Reflexionando sobre la construcción epistemológica 
de la categoría de “oriental” en el esquema occidental, 

Edward Said señala cómo la razón moderna, lejos de 
motivos científicos o humanistas, busca hacer calzar 
al Otro en moldes funcionales a su proyecto y matriz 
(Said,2004). Al “salvajizar” a una cultura entera –que 
tanto valdría para “todos los aztecas son sanguinarios” 
como para “todo árabe es potencialmente un terrorista”- 
la legitimidad de cualquier intervención se reafirma. La 
constante repetición del estereotipo implica avalar toda 
acción futura. Al tiempo, en la oposición se construye la 
identidad propia.  

Ante la modelada barbarie del Otro, el discurso 
conquistador –de motivaciones utilitarias, nunca 
altruistas - se presenta, hace 520 años como ahora, como 
producto de un deber moral, incluso ejercido para evitar 
poner en riesgo la propia supervivencia. Sepúlveda 
planteaba que de no castigar los pecados de los indios, 
“de los cuales Dios tanto se ofende, provocamos la 
paciencia de la Divinidad” (Sepúlveda, 1996: 121 y 
151), que podría ordenar un nuevo diluvio universal. 
Hoy el altruismo tiene otras urgencias: no hacer nada 
podría permitir que los “salvajes” –así, abstractos, nunca 
explicados, sicópatas cuya única impulso consiste en 
intentar destruir a occidente- se expandan, destruyan 
y tomen el control del planeta. El fomentado miedo 
legitima el “mátenlos en sus madrigueras, antes de que 
hagan algo que pueda lastimarnos”. Basta saber que 
“podrían hacerlo” para aceptar la violencia: egoísta masa 
aterrorizada, que también evidencia una mala conciencia 
que sospecha implícitamente que algo se hizo para ganar 
ese odio. 

El deber de colonizar y civilizar se presenta hoy como 
un requerimiento más urgente. Las actuales redes de 
comunicación y transporte son coartada de premura. En 
sus imaginarios apocalípticos, la Europa conquistadora 
del XVI no pregonaron una invasión de caníbales 
americanos para justificar sus acciones3. Ahora Estados 
Unidos basa en el argumento de esta cercanía práctica 
–basta un avión para llegar, un avión basta para destruir 
una torre- su intervención en cualquier lugar: el derecho 
a la autodefensa (Sepúlveda ponía por primera causa 
justa de la guerra oponer la fuerza agresiva del otro con 
la fuerza defensiva propia) de lo que se vende como 
“nuestra democracia”. “El pueblo estadounidense no 
eligió esta lucha. (…) Los estadounidenses conocemos 
los costos de la guerra. Sin embargo, como país, nunca 
vamos a tolerar que nuestra seguridad esté amenazada, ni 
permanecer de brazos cruzados cuando nuestro pueblo 
ha sido asesinado. Seremos implacables en la defensa de 
nuestros ciudadanos y nuestros amigos y aliados” decía 
el presidente norteamericano Barack Obama al justificar 
el asesinato de Osama Bin Laden (Obama, 2-5-2011). 
También Sepúlveda habla de la guerra como nunca 

3	 Sí con los árabes,  recién expulsados de la Península Ibérica. 



en
sa
yo
s

64

deseable pero a veces inevitable “medio para buscar 
la paz”, hecha por “necesidad” y solo para hacer justicia 
(Sepúlveda, 1996:53)

Y como el Requerimiento4, las actuales advertencias de la 
ONU a los “gobiernos disidentes” operan como coartada. 
Cae el Cuzco como caen Bagdad o Trípoli, digan lo que 
digan observadores o sociedades civiles.

Sepúlveda ve tres causas para la “guerra Justa”: 1) 
defenderse de ataques externos, 2) recobrar lo arrebatado 
a si mismo o a sus amigos y 3) castigar a los malhechores 
que no han sido correctamente escarmentados en sus 
tierras. 450 años después, los mismos argumentos. Invadir 
Afganistán o bloquear Irán pretextando autodefensa 
bastan como motivos, aun cuando no existan pruebas de 
riesgo real. 

La humanidad del Otro todavía está en duda, aunque 
no se plantee ya explícitamente. Es el occidental el 
único sujeto probado. El cine hollywoodense –devenido 
“parábolas de la modernidad” que reproducen y 
distribuyen los pensares del poder como en el XVI lo 
hacían tratados como el de Sepúlveda- está plagado de 
esas aseveraciones5. En una sociedad donde el discurso 
de los medios masivos modelan los imaginarios, estas 
retóricas serán recurrentes. 

La modernidad capitalista busca justificar su violencia 
en el mismo ideario humanista que la constituyó 
originalmente y que niega permanentemente en sus 
prácticas concretas. Evitar las “muertes de inocentes” 
o detener el “salvajismo brutal” justifica muertes y 
salvajismo.  

Para el público masa de los centros hegemónicos, 
consumidor de esa re-creación del mundo -al que hay 
que venderle la idea del altruismo global-, se podrá 
impunemente inventar falsos y brutales hechos, 
que nadie tendrá la oportunidad ni las intenciones 
de comprobar. Así , mientras la OTAN bombardeaba 
impunemente en Libia territorios que por “distantes” no 
se sabrá nunca su nivel de devastación, funcionarios de 
la ONU señalaban que habían “evidencias de ataques 
contra civiles, trabajadores de ayuda humanitaria y 
unidades médicas cometidos por las fuerzas de Muamar 
el Gaddafi”, que rondaría “entre 10.000 y 15.000 muertos”, 
según la versión de los “rebeldes”. “El fiscal de la Corte 
Penal Internacional, Luis Moreno Ocampo, aseveró que 

se montó una política de violación en masa a los rebeldes, 
para lo cual se suministró Viagra a las tropas (de Gaddafi)” 
(Agencia Reuters, 10-6-2011). Así como bastaba decir que 
los aztecas devoraban niños para creerlo, la exageración 
es libre al referirse a estos salvajes de periferia. 

Si en el XVI era verosímil que hubiese seres con cara 
de perro o una sola pierna, Por qué no una ordenada 
“violación en masa a los rebeldes”, así, animal, mecánica: 
soldados libios idénticos a orcos, masa de engendros sin 
razón que violan –usando Viagra- todo el que ven, por 
orden del malvado Emperador. Esto, a cuatro meses del 
inicio de la crisis Libia de 2011, la que de protestas civil 
pasó a guerra civil gracias a las influencias de occidente6 
y que un año después es un territorio incontrolable, de 
anónimas masacres, ignoradas y sin interés.

La voz del otro –como las denuncias del indígena Guamán 
Poma de Ayala que se perdieron durante 300 años y 
conocieron cuando ya habían perecido todos aquellos 
a los que se refería y trataba de redimir- no importa. No 
valen las denuncias árabes que no sean útiles al proyecto. 
Noam Chomsky señala cómo en el mismo comunicado 
donde la Liga Árabe solicitó la creación de una zona de 
exclusión aérea sobre Libia –que legitimó la intervención 
de la OTAN que después sobrepasó los permisos dados 
por la inoperante y funcional ONU-, se pidió implantar 
también una exclusión aérea para gobierno israelí sobre 
Gaza. Ningún medio difundió esta segunda parte. Ningún 
gobierno le hizo caso.

No importa qué piensen los “pueblos a liberar”. 
Actualmente, para casi todo el mundo árabe, “la 
mayor amenaza viene de EEUU e Israel”, como señala 
Chomsky. Las mismas Europa y Norteamérica que 
hoy se presentan como salvadoras de la libertad (en 
una región con inmensas reservas petroleras) son las 
que destrozaron los movimientos democráticos en 
muchos de los países árabes durante el siglo XX. En 
los años 50, el mismo Consejo de Seguridad Nacional 
de Estados Unidos “publicó un estudio que concluía 
que la percepción entre la gente del mundo árabe era 
que Estados Unidos apoya a las dictaduras brutales y 
violentas, bloqueando la democracia y el desarrollo” 
(Chomsky, 27-05-2011). Incluso el “islamismo radical (hoy 
enemigo, fue) fuertemente apoyado durante mucho 
tiempo por Estados Unidos y Gran Bretaña para combatir 
el nacionalismo secular” (Chomsky, 13-05-2011). 

4	 Discurso que se leía, durante la conquista, frente a cada poblado indígena antes de atacarlo, conminándolo en un idioma que no entendían a la 
rendición y la conversión 

5	 Valga un ejemplo. En un film de 1996, “Valor bajo fuego” (Courage Under Fire, 1996) el drama se centra en descubrir si por negligencia algún 
soldado norteamericano murió mientras se arrasaba una zona llena de iraquíes. El escándalo se basa en la posible muerte de “seres humanos” mientras 
se mataba árabes. Ni pensar en la legitimidad de esa masacre en tierras del Otro.

6	 Igual que Cortés explotando los conflictos internos entre pueblos –como Tlaxtcala rebelándose contra Tenochtitlan- Occidente los hace punta de 
lanza de sus estrategias de intervención. Muy probablemente, como murieron los tlatxcaltecas arrasados por las enfermedades que los mismos 
conquistadores trajeron, los “rebeldes” libios perecerán en el silencio cuando dejen de ser útiles.



en
sa
yo
s

65

Para el contemporáneo discurso occidental –cuya 
retórica esconde intenciones nunca nobles-, el modelo 
de democracia se presenta como la “ley natural” (similar 
a la que evoca Sepúlveda pintándola como la expresión 
implícita de la voluntad de su Dios en la tierra) de toda 
organización social. 

El cumplimiento de la ley natural para gran bien de 
los vencidos, para que aprendan de los cristianos la 
humanidad, para que se acostumbren á la virtud, para 
que con sana doctrina y piadosas enseñanzas preparen 
sus ánimos á recibir gustosamente la religión cristiana; y 
como esto no puede hacerse sino después de someterlos 
a nuestro imperio, los bárbaros deben obedecer á los 
españoles, y cuando lo rehúsen pueden ser compelidos á 
la justicia y á la probidad (Sepúlveda, 1996: 93).

Cambiando ciertos elementos, los argumentos vuelven 
a repetirse. Y entonces como ahora, sigue siendo 
inaplicable. ¿Cómo esperar que los bárbaros sometidos 
y destrozados reciban “gustosamente” la nueva fe de 
quienes los han dominado? ¿Cómo siquiera pretender, 
por ejemplo, que los iraquíes, que sufrieron el bloqueo, la 
destrucción de sus ciudades y la prepotencia del dominio 
cotidiano, acepten con beneplácito la buena nueva? Pero 
bárbaros vencidos y agradecidos siguen esperando los 
conquistadores.

Y, paradoja, cuando esos bárbaros tratan de ejercer 
la evocada democracia de manera autónoma, son 
proscritos. El liberado Irak no llega a tener elecciones 
realmente democráticas, y Arabia Saudita o Egipto –
que tras una rebelión popular quedó en manos del 
mismo ejército que reprimió a la población por décadas- 
muestran que la “democracia” nunca fue la prioridad. 

Al rol de Dios lo ha suplantado el del dinero, como 
señala Dussel. Siguiendo las similitudes, podríamos 
colocar oficiando los grandes rituales, en vez del Papa, 
a los gobiernos que constituyendo el G-8 o el Consejo 
de Seguridad de la ONU –apenas oficiantes del poder 
real: las Transnacionales y Corporaciones, a las cuales 
han pasado a servir en calidad de “lobbistas”–. Estos 
entregadores de contemporáneas bulas, jueces y partes 
siempre, se asumen legítimos defensores del orden 
mundial. En la cumbre del G-8 de mayo de 2011, se 
conminó al gobierno sirio “a cesar inmediatamente de 
utilizar la fuerza y la intimidación contra su pueblo y a 
responder a sus exigencias legítimas de libertad de 
expresión, de derechos y de aspiraciones universales. Si las 
autoridades sirias no tienen en cuenta este llamamiento,  
estudiaremos otras medidas” (Informador, 28-5-2011): 
Ocho países con poder económico y militar, sin ningún 

derecho internacional legítimo, emiten ultimátums 
llamando al orden. La “libertad”7 termina siendo la figura 
retórica que, igual que el Cristo bondadoso invocado 
por el conquistador del XVI, figure como pretexto que 
ninguno de los que lo invoca cree, o al menos practica. 

La evidente desigualdad de fuerzas entre conquistadores 
y conquistados (de tener igual tecnología de defensa 
no habrían caído en dicha posición) implica también la 
de victimas. Dussel, en 1994, señalaba la “coincidencia” 
de la desproporción de muertos conquistadores (cien 
castellanos) y conquistados (cien mil aztecas) en la 
invasión de México con los producidos en la invasión 
de Irak (Dussel, 1994: 46-47). Años después, en la 
“Operación Plomo Fundido”, que entre diciembre de 
2008 y enero de 2009 realizó el ejército israelí contra 
palestinos en la franja de Gaza, las diferencias se hacen 
patentes. Para “defenderse” de puntuales cohetes y 
proyectiles casi caseros, lanzados desde la frontera, los 
israelitas desplegaron una ofensiva militar que inició 
con bombardeos aéreos. En el conflicto murieron en 
total 14 israelitas, 11 de ellos soldados. 14 israelitas. 1387 
palestinos –niños, mujeres, hombres, ancianos, la gran 
mayoría civiles- fueron asesinados en la intervención 
(AIC, 4-10-2009). Cohetes contra cazas. La diferencia 
proporcional se equipara argumentando la diferencia 
humana entre unos y otros. Cada israelí vale cien 
palestinos. Fue Libia la intervenida por la OTAN bajo 
aclamada urgencia de defensa de derechos humanos, en 
nombre de protección a la población civil. Los cadáveres 
palestinos se acumulan bajo los escombros. 

Sepúlveda marca entre las causas justas de la guerra, 
el liberar a los pueblos “oprimidos” del “temor de sus 
príncipes y sacerdotes” (Sepúlveda, 1996: 155) para que 
puedan abrazar libremente la fe cristiana y lo que con 
ella vendrá. Suplantando “Fe” por “Democracia”, la misma 
coartada legitima las contemporáneas intervenciones. 

El argumento de que con  la guerra “se libra de graves 
opresiones á muchos hombres inocentes” (Sepúlveda, 
1996:129) (los que mueren en los ritos sacrificiales 
de los salvajes), se constituye un argumento que en 
2011 justificó las bombas sobre Trípoli (impulsada por 
Inglaterra y Francia, grandes deudores del gobierno de 
Gaddafi) en nombre de salvar civiles. 

Para este argumento, todos los posibles muertos de la 
intervención –los “daños colaterales”, concretos seres 
humanos aniquilados– siempre serán menos que los que 
se seguirían ritualmente sacrificando de no intervenir. 
Discurso escolástico, el argüir con el Eclesiástico que “Dios 
dio al hombre el cargo de su prójimo (…) y la obligación 

7	 Libertad falsa para ellos mismos: baste ver en Estados Unidos la época McArthy de caza de brujas y persecución de cualquiera que pudiera tener 
vínculo con organizaciones comunistas, y por extensión, de izquierda, que actualizaba la Santa Inquisición que en nombre de la fe exigía violentos 
ritos sacrificiales. 



en
sa
yo
s

66

será tanto mayor cuando el prójimo se halle expuesto 
a muerte” (Sepúlveda, 1996: 131) se torna vergonzoso 
cuando se elige quiénes son y quiénes no prójimos. 
Por alguna razón, 1.387 palestinos asesinados por los 
israelitas no eran prójimos. Los aliados libios rebeldes 
que operan en zonas con reservas petroleras sí, aunque 
sus líderes fueran hasta hacía poco altos funcionarios de 
Gaddafi. Ante un público apático como el que consume 
el discurso mediático, no se requieren muchas más 
explicaciones. 

Sigue Sepúlveda arguyendo que para los bárbaros ser 
dominados es “más provechoso que á los españoles, 
porque la virtud, la humanidad y la verdadera religión 
son más preciosas que el oro y que la plata”. El pretexto 
de la cruz o la papeleta de votación, taparán siempre el 
oro, la plata o el petróleo que las motiva, cubiertas a su 
vez por la sangre de aquellos cuya tragedia es habitar 
territorios ricos. “De ningún modo hemos de tener la 
crueldad de dejar á nuestros prójimos entregados  á su 
mala voluntad”.

Al referirse a la intervención norteamericana en Irak –
extendible a todas las intervenciones contemporáneas-, 
Chomsky cuenta cómo los motivos del ataque 
inicialmente se justificaron en el “dossier informativo 
que acompaña cada uso de la fuerza con alusiones a la 
democracia y a toda clase de conceptos maravillosos” 
(Chomsky, 13-05-2011). Posteriormente, hacia 
noviembre de 2007, la administración Bush terminará 
explicitando sus verdaderas intenciones: garantizar una 
presencia militar permanente, así como priorizar para los 
inversores norteamericanos los sistemas energéticos del 
país. También  Sepúlveda aprueba que “las personas y los 
bienes de los que hayan sido vencidos en justa guerra 
pasan á los vencedores”, en parte para pagar los “costos” 
del sacrificio echo por los liberadores. En esa línea “puede 
derramarse sin culpa la sangre de los pecadores, y lo que 
ellos malamente poseen pasa al derecho y dominio de 
los buenos” (Sepúlveda, 1996:159 y 161), como lo sabe 
Barack Obama y quienes le precedieron. Quizás una de 
las causas que le hacen compartir, con Richard Nixon y la 
Unión Europea, el Premio Novel de la Paz. 

Dos cosas demostraban para Sepúlveda la irracionalidad 
de los indígenas: la ausencia de propiedad privada y la falta 
de “libertad” individual, que los llevaba a obedecer a sus 

“impropiamente llamados” reyes (Sepúlveda, 1996:109). 
Con estos dos elementos, ya en 1550, se prefijaba al 
sujeto moderno constituyente del capitalismo. Bárbaros, 
no ser sujetos modernos capitalistas, es su más honda 
culpa. Entrar a formar parte de la servidumbre occidental 
siempre les resultará mejor. Así como “algunas veces (a) la 
ley evangélica no le repugna la guerra” (Sepúlveda, 1996: 
57), a la democracia no le repugna la colonización. En el 
fondo, basta que le sea útil. Ya después la contemporánea 
escolástica justificará el porque de esa pérdida de 
repugnancia. 

El tiempo de El Dorado se ha acabado. El sistema-
mundo cava alienado su propia tumba y en el apuro 
nada le importa. El petróleo ha reemplazado al oro y la 
plata, pero las guerras se vuelven a repetir en función 
de su dominio. Pero antes el cañón era la máxima arma 
de de destrucción; hoy, las nuevas armas pueden diluir 
al planeta en una hora. El gobierno norteamericano, 
que interviene países en nombre de evitar construyan 
armas de destrucción masiva, fue el único capaz de 
arrojar dos bombas atómicas. Psicópata a cargo de la 
armería. Los países que lideran el Consejo de seguridad 
de la ONU, recuerda Eduardo Galeano, son los principales 
productores de armas.

“En la historia real el gran papel lo desempeñan (...) la 
conquista, la opresión, el sojuzgamiento, el homicidio 
motivado por el robo: en una palabra, la violencia”, decía 
Marx (Dussel, 1994:147). Antes y ahora.

Pero esta Era no será destruida, como les pasó a los 
aztecas con su quinto sol, por fuerzas externas. Ciega y 
sorda hidra sin instinto de supervivencia, ella misma será 
la que lleve a su fin el mundo, en cierre definitivo esta 
vez. Centrales atómicas en crisis arrojan agua radioactiva 
al océano y se suceden ciclones y terremotos titánicos; 
las zonas bombardeadas por las tropas de salvación se 
cubren de residuos radioactivos mientras se derriten los 
polos. Las señales se acumulan y los dioses se alejan, para 
no ser cómplices.  

Mientras, se replica en todos los medios la despedazada 
cabeza de Gaddafi, idéntica a los cráneos rebeldes 
clavados en picas en las plazas públicas coloniales, 
recordando qué pasa con quienes no pliegan a la 
bondad…

Chomsky, Noam, La inmensa mayoría de los ciudadanos árabes 
piensa que la mayor amenaza viene de EEUU e Israel, Opinión, 
27-05-2011, Rebelión, 30 de octubre de 2012. http://www.
rebelion.org/noticia.php?id=129212&titular=%22la-
inmensa-mayor%EDa-de-los-ciudadanos-%E1rabes-

piensa-que-la-mayor-amenaza-viene-de-eeuu- revisado 
2011-06-08

Chomsky, Noam. Situación y futuro de la Democracia, Opinión, 13-
05-2011, Rebelión, 3 de noviembre de 2012 http://www.

   Bibliografía



en
sa
yo
s

67

rebelion.org/noticia.php?id=128272&titular=situaci%F3n-
y-futuro-de-la-democracia-

Colón, Cristóbal. Primer viaje. Los cuatro viajes del almirante y su 
testamento, Madrid: Espasa Calpe, 1982.

Cortés, Hernán. Cartas de relación, segunda relación, Madrid: Castalia, 
1993.

Dussel, Enrique. 1492, el encubrimiento del Otro, Hacia el origen del 
‘mito de la modernidad’, La Paz, Plural, 1994.

Echeverría, Bolívar. Violencia y modernidad. Valor de Uso y Utopía. 
México D.f., Siglo XXI, 1998. 

Obama, Barack. Discurso íntegro del presidente de Estados 
Unidos sobre la muerte de Osama Bin Laden. 2-5-
2011, El país, 4 de noviembre de 2012 http://
internacional.elpais.com/internacional/2011/05/02/
actualidad/1304287220_850215.html

Sahagún, Fray Bernardino de, Coloquios y doctrina cristiana (1524), 
México: UNAM, 1986.

Sepúlveda, Juan Gines de, Tratado sobre las justas causas de la guerra 
contra los indios, (1550). México D.f: FCE, 1996.

Said, Edward. Orientalismo, Barcelona: Mondadori, 2004.

S.A. Informador. Rusia se suma a la presión para que dimita 
Gadhafi. 28-5- 2011. Informador.com.mx. 4 de 
noviembre de 2012. http://www.informador.com.mx/
internacional/2011/295774/6/rusia-se-suma-a-la-presion-
para-que-dimita-gadhafi.htm

S.A. Agencia Reuters–DPA. Miles de muertos en Libia, 10-6-2011, La 
gaceta, 4 de noviembre de 2011. http://www.lagaceta.com.
ar/nota/440015/Mundo/Miles-muertos-Libia.html>

S.a. Centro de Información Alternativa AIC, B’tselem: la mayoría de 
palestinos muertos en la guerra de Gaza eran civiles, 4-10-
2009, Centro de Información Alternativa. 10 de julio de 
2011. http://www.alternativenews.org/castellano/index.
php/topics/news/2191-btselem-la-mayoria-de-palestinos-
muertos-en-la-guerra-de-gaza-eran-civiles

Todorov, Tzvetan. La conquista de América, el problema del otro, 
México D.f: Siglo XXI, 1992.

Documentos filmicos

The Lion King. Dir. Roger Allers y Rob Minkoff, Guión, Irene Mecchi, 
Jonathan Roberts y otros, USA, Disney, 1994.

Courage Under Fire, Dir. Edward Zwick, Guión. Patrick Sheane 
Duncan, Act. Denzel Washington, Meg Ryan, Twentieth 
Century Fox USA, 1996

100 claves para
la radio en línea
Luces para un nuevo escenario 
radiofónico

Ofrece sugerencias y recomendaciones para los productores 
de radio en el nuevo entorno virtual, para que respondan con 
eficiencia a los desafíos que presentan los cambios sufridos 
por la radio en los últimos años. 

Los autores analizan algunos aspectos para hacer radio 
por internet. Las ventajas y desventajas son abordadas con 
lenguaje sencillo y amigable, así como el uso de las nuevas 
plataformas digitales y redes sociales para la difusión 
radiofónica.

Pídalo a: libreria@ciespal.net

José Rivera
Tito Ballesteros

NUEVA PUBLICACIÓN


